
ISLAMICA : Journal Of Islamic Education Research 

  E-ISSN: 3090-773X 
Editorial Address: Jl. Rawa Sakti, Tibang Syiah Kuala, Banda Aceh 

 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach)  Vol. 1, No. 1, 2025|  1  

 

Received: 01-04-2025| Accepted: 03-05-2025| Published: 15-06-2025 

 
 

KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK DALAM PENDIDIKAN ISLAM 

 
Murni 

Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry 
murni@ar-raniry.ac.id 

 
 

ABSTRACT 
 
Moral education is one of the fundamental aspects of Islamic education that serves to shape the 
character and personality of Muslims as a whole. Morality in Islam encompasses not only outward 
behaviour, but also inner integrity that reflects a person's faith and piety. Moral education 
emphasises moral development based on the values of the Qur'an and hadith, as well as the 
example set by the Prophet Muhammad SAW as the ultimate role model. This article examines 
the concept of moral education in terms of its definition, theological basis, objectives, and 
methods of implementation in the context of formal and non-formal education. Through the 
approaches of exemplary behaviour, habit formation, advice, and spiritual reinforcement, moral 
education aims to shape individuals who are honest, disciplined, responsible, and behave nobly. 
Amidst the challenges of the modern era, such as moral degradation, the influence of technology, 
and social change, moral education has a strategic role in maintaining the stability of religious and 
social values. This study emphasises that moral education remains relevant and is a key pillar in 
nurturing a Muslim generation with character who contribute positively to society. Thus, moral 
education is an important foundation for creating a harmonious and dignified life. 
 
Keywords: moral education, Islamic education, morals, character, Al-Qur'an, hadith. 
 

 
 

ABSTRAK 
 

Pendidikan akhlak merupakan salah satu aspek fundamental dalam pendidikan Islam yang 
berfungsi membentuk karakter dan kepribadian muslim secara menyeluruh. Akhlak dalam Islam 
tidak hanya mencakup perilaku lahiriah, tetapi juga integritas batin yang mencerminkan keimanan 
dan ketakwaan seseorang. Pendidikan akhlak menekankan pembentukan moral berdasarkan nilai-
nilai Al-Qur’an dan hadis serta keteladanan Nabi Muhammad SAW sebagai model utama. Artikel 
ini mengkaji konsep pendidikan akhlak dari segi definisi, landasan teologis, tujuan, serta metode 
implementasinya dalam konteks pendidikan formal dan nonformal. Melalui pendekatan 
keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan penguatan spiritual, pendidikan akhlak diarahkan untuk 
membentuk pribadi yang jujur, disiplin, bertanggung jawab, dan berperilaku mulia. Di tengah 
tantangan era modern seperti degradasi moral, pengaruh teknologi, dan perubahan sosial, 
pendidikan akhlak memiliki peran strategis dalam menjaga stabilitas nilai religius dan sosial. Kajian 
ini menegaskan bahwa pendidikan akhlak tetap relevan dan menjadi pilar utama pembinaan 
generasi muslim yang berkarakter dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Dengan demikian, 
pendidikan akhlak merupakan pondasi penting untuk menciptakan kehidupan yang harmonis dan 
bermartabat. 

Kata kunci: pendidikan akhlak, pendidikan Islam, moral, karakter, Al-Qur’an, hadis. 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 2  

 

 

 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan akhlak merupakan salah satu aspek paling penting dalam sistem 

pendidikan Islam. Akhlak bukan hanya dipahami sebagai perilaku moral yang tampak 

dalam kehidupan sehari-hari, tetapi sebagai kondisi batin, karakter mendalam, serta 

kecenderungan jiwa yang akan memunculkan tindakan secara spontan. Dalam literatur 

Islam, para ulama besar seperti Al-Ghazali menegaskan bahwa akhlak merupakan sifat 

yang menetap dalam jiwa, sehingga seseorang akan bertindak sesuai nilai tersebut tanpa 

perlu pertimbangan panjang. Karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya berfokus pada 

pengajaran teori moral, tetapi juga pada proses pembentukan karakter secara menyeluruh, 

baik pada aspek spiritual, emosional, maupun sosial.(Susanti, 2023) 

Dalam perspektif Islam, pendidikan akhlak memiliki kedudukan yang sangat tinggi. 

Hal ini tercermin dalam misi utama kerasulan Nabi Muhammad SAW yang ditegaskan 

dalam hadis, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” 

Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan akhlak bukan hanya bagian dari 

ajaran Islam, tetapi merupakan inti dari seluruh ajaran. Keberhasilan pendidikan Islam 

pada dasarnya diukur dari sejauh mana peserta didik menerapkan nilai-nilai moral sebagai 

bagian dari kepribadiannya(Hidayat, 2016). 

Akhlak dalam Islam dibangun di atas dua landasan utama, yakni Al-Qur’an dan 

hadis. Al-Qur’an memberikan panduan moral yang sangat komprehensif, mulai dari 

prinsip ketauhidan, amanah, tanggung jawab, kejujuran, hingga kesabaran dan kasih 

sayang. Nabi Muhammad SAW sendiri merupakan teladan utama dalam implementasi 

pendidikan akhlak. Kepribadian beliau digambarkan dalam Al-Qur’an: “Dan 

sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar memiliki akhlak yang agung.” (QS. Al-

Qalam [68]: 4).  

ىَوَاِنَّكََ
ٰ
عَل
َ
ََل ق 

ُ
 َعَظِيْم ََخُل

 

Ayat ini menjadi landasan kuat bahwa akhlak mulia adalah standar tertinggi yang 

harus dijadikan model dalam pendidikan Islam. 

Tujuan pendidikan akhlak dalam Islam sangat luas dan bersifat menyeluruh. Tujuan 

utama ialah membentuk manusia yang beriman, bertakwa, serta memiliki karakter yang 

kokoh dalam menjalankan nilai-nilai moral. Nilai-nilai seperti jujur, amanah, disiplin, adil, 

sabar, dan tawadhu’ merupakan sifat yang harus dimiliki seorang muslim. Selain itu, 

pendidikan akhlak juga bertujuan meningkatkan kualitas hubungan manusia dengan Allah, 

dengan sesama, serta dengan lingkungan. Dalam konteks sosial, akhlak juga mengarah 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 3  

 

pada pembentukan masyarakat yang harmonis, damai, dan penuh penghargaan terhadap 

sesama. Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya berdampak pada individu, tetapi 

juga pada sistem sosial secara keseluruhan.(Rohim, 2024) 

Untuk mencapai tujuan tersebut, pendidikan akhlak menerapkan berbagai metode, 

baik yang bersifat langsung maupun tidak langsung. Metode pertama dan paling efektif 

adalah keteladanan (uswah hasanah). Peserta didik sangat dipengaruhi oleh perilaku 

pendidik, terutama guru dan orang tua. Keteladanan Nabi Muhammad SAW menjadi 

bukti bahwa akhlak lebih mudah ditanamkan melalui praktik dan contoh nyata. Oleh 

sebab itu, pendidik harus menunjukkan perilaku yang konsisten dengan nilai-nilai moral 

yang diajarkan.Metode kedua adalah pembiasaan (ta’wid). Pembiasaan mengajarkan 

peserta didik untuk melakukan tindakan baik secara berulang sehingga menjadi kebiasaan 

permanen. Misalnya, membiasakan disiplin waktu, mengucapkan salam, menghormati 

orang lain, serta menjaga kebersihan diri dan lingkungan. Dengan pembiasaan yang terus 

menerus, karakter moral akan tertanam dalam diri seseorang dan menjadi bagian dari 

kepribadiannya.Selain itu, metode nasihat (mau’izah) juga menjadi bagian penting dalam 

pendidikan akhlak. Nasihat yang disampaikan dengan penuh hikmah dapat menyentuh 

hati dan mendorong perubahan sikap yang lebih baik. Rasulullah SAW dikenal sebagai 

pendidik yang selalu menasihati umatnya dengan lembut, tanpa mencela atau 

merendahkan. Nasihat yang baik harus disampaikan secara persuasif, disertai argumen 

rasional dan spiritual yang dapat dipahami peserta didik.(Wahidah & Hidayati, 2024) 

Metode berikutnya adalah pengawasan dan hukuman yang mendidik. Islam tidak 

menolak penggunaan hukuman selama dilakukan secara proporsional dan bertujuan 

membimbing perilaku, bukan menghukum secara keras. Pengawasan yang baik sangat 

penting untuk memastikan bahwa peserta didik menerapkan nilai-nilai moral secara 

konsisten.Aspek spiritual juga menjadi bagian tak terpisahkan dari pendidikan akhlak. 

Aktivitas keagamaan seperti shalat, puasa, membaca Al-Qur’an, dan dzikir merupakan 

sarana pendidikan akhlak yang sangat efektif. Ibadah–ibadah tersebut membentuk 

kesadaran moral yang mendalam serta menguatkan hubungan dengan Allah. Dengan 

kekuatan spiritual yang terbangun, seseorang akan memiliki kontrol diri yang kuat 

terhadap perilaku negatif. 

Relevansi pendidikan akhlak dalam era modern semakin menguat seiring 

berkembangnya tantangan moral yang muncul dari perubahan sosial dan teknologi. 

Globalisasi, modernisasi, serta perkembangan media digital berdampak pada kemerosotan 

nilai moral di berbagai kalangan, terutama generasi muda. Perilaku seperti individualisme, 

degradasi etika, penyalahgunaan media sosial, dan perilaku konsumtif semakin marak 

terjadi. Kondisi ini menuntut penerapan pendidikan akhlak yang lebih intensif untuk 

menjaga generasi agar tetap berada pada nilai-nilai moral yang benar. 

Sekolah dan lembaga pendidikan memegang peran strategis dalam memperkuat 

pendidikan akhlak. Kurikulum modern harus mampu memasukkan nilai-nilai moral secara 

integratif ke dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya terbatas pada pelajaran agama. 

Peran keluarga juga tidak kalah penting, karena keluarga merupakan lingkungan pertama 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 4  

 

yang membentuk karakter seseorang. Masyarakat luas pun memiliki tanggung jawab 

kolektif dalam menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan akhlak 

mulia(Khoirunnisak & Purwanto, 2023) 

Dengan berbagai pendekatan tersebut, pendidikan akhlak dalam Islam menjadi 

solusi utama dalam pembinaan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi 

juga bermoral dan berkepribadian kuat. Pendidikan akhlak yang baik akan menghasilkan 

individu yang mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan arah moral. Lebih 

dari itu, pendidikan akhlak akan melahirkan masyarakat yang harmonis dan beradab, 

sesuai dengan tujuan besar pendidikan Islam. 

. 

.METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian 

yang berfokus pada kajian konseptual mengenai pendidikan akhlak dalam perspektif 

Islam, yang sebagian besar bersumber dari literatur klasik maupun modern. Peneliti 

mengumpulkan data melalui penelusuran berbagai referensi ilmiah, seperti kitab-kitab 

turats, artikel jurnal, buku-buku pendidikan Islam, serta dokumen relevan yang membahas 

akhlak, pendidikan karakter, dan dasar-dasar moral dalam Islam.Prosedur pengumpulan 

data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu identifikasi literatur, seleksi sumber yang 

relevan, klasifikasi tema-tema utama, serta analisis isi dari referensi yang telah 

dikumpulkan. Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri sebagai human 

instrument yang berperan dalam menentukan sumber, membaca, menafsirkan, dan 

menarik makna dari teks. Data dikategorikan berdasarkan konsep akhlak, landasan 

teologis, tujuan pendidikan akhlak, serta metode pembinaannya dalam pendidikan Islam. 

Proses ini dilakukan secara sistematis untuk memastikan akurasi dan kedalaman analisis. 

Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan mengkaji 

makna, pesan, serta nilai-nilai pendidikan Islam yang terdapat dalam sumber-sumber 

literatur. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Reduksi data digunakan untuk menyaring informasi penting yang 

relevan dengan fokus penelitian, sementara penyajian data dilakukan dalam bentuk uraian 

naratif yang terstruktur. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan yang disusun 

berdasarkan hasil analisis dan interpretasi peneliti terhadap keseluruhan data, sehingga 

menghasilkan pemahaman komprehensif mengenai konsep pendidikan akhlak dalam 

pendidikan Islam.(Tersiana, 2018) 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Akhlak dalam Perspektif Islam  

Akhlak dalam perspektif Islam memiliki kedudukan yang sangat tinggi karena 
menjadi inti dari ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Secara etimologis, kata 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 5  

 

akhlak berasal dari bahasa Arab khuluq yang berarti tabiat, perangai, atau karakter. Para 
ulama, seperti Imam Al-Ghazali, mendefinisikan akhlak sebagai sifat dalam jiwa yang 
memunculkan perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pertimbangan pikiran. 
Dengan demikian, akhlak bukan sekadar tindakan lahiriah, tetapi juga kepribadian batin 
yang melahirkan perilaku secara spontan. Islam memandang bahwa perilaku baik tidak 
hanya dinilai dari aspek lahiriah, tetapi juga dari niat, konsistensi, dan keikhlasan seseorang 
dalam melakukannya.(Awaliyah & Nurzaman, 2018) 

Konsep akhlak dalam Islam dibangun di atas landasan teologis yang kuat, yaitu 
Al-Qur’an dan hadis. Al-Qur’an memberikan pedoman komprehensif mengenai perilaku 
manusia terhadap Allah, diri sendiri, sesama manusia, hingga lingkungan., Allah SWT 
menegaskan bahwa Rasulullah SAW memiliki akhlak yang agung. Hal ini menunjukkan 
bahwa standar akhlak tertinggi bagi umat Islam adalah akhlak Nabi. Beliau menjadi teladan 
dalam kesantunan, kesabaran, kejujuran, amanah, keberanian, hingga kasih sayang. Hadis-
hadis Nabi juga menjelaskan pentingnya akhlak, di antaranya sabda beliau: “Sesungguhnya 
aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad). Pesan ini 
menegaskan bahwa misi utama kerasulan adalah pembinaan moral dan karakter manusia. 

Akhlak dalam Islam bersifat menyeluruh. Ia mencakup hubungan manusia dengan 
Allah (akhlak terhadap Tuhan), dengan sesama manusia, dengan lingkungan, bahkan 
dengan diri sendiri. Akhlak terhadap Allah meliputi keimanan yang tulus, ketaatan dalam 
ibadah, syukur, sabar, dan tawakal. Akhlak terhadap sesama manusia mencakup kejujuran, 
amanah, adil, kasih sayang, tolong-menolong, dan menjauhi sifat sombong, iri, dengki, 
serta permusuhan. Adapun akhlak terhadap diri sendiri mencakup menjaga kesehatan, 
mengembangkan ilmu, menahan hawa nafsu, serta memelihara martabat diri. Konsep 
yang holistik ini menjadikan ajaran Islam relevan dalam semua aspek kehidupan 
manusia(Wahidah & Hidayati, 2024). 

Salah satu karakteristik penting akhlak Islam adalah sifatnya yang bersumber dari 
wahyu. Nilai akhlak tidak hanya berdasar pada logika manusia atau norma sosial, tetapi 
dibangun atas prinsip ketuhanan. Hal ini membuat ajaran akhlak Islam bersifat stabil, tidak 
berubah-ubah mengikuti zaman. Meskipun demikian, implementasi akhlak Islam tetap 
fleksibel dan mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan sosial yang terus berubah. 
Nilai jujur, amanah, dan adil tetap relevan di setiap zaman, meskipun cara penerapannya 
dapat berbeda sesuai konteks kehidupan modern. 

Selain itu, akhlak Islam juga memiliki tujuan spiritual dan sosial. Secara spiritual, 
akhlak membantu manusia untuk mendekatkan diri kepada Allah, mengendalikan hawa 
nafsu, dan membentuk kepribadian yang tenang serta harmonis. Secara sosial, akhlak 
melahirkan masyarakat yang saling menghargai, berperilaku santun, adil, dan memberikan 
keamanan serta kenyamanan bagi semua anggotanya. Dalam sejarah peradaban Islam, 
masyarakat yang berpegang pada nilai akhlak memiliki hubungan sosial yang kuat, 
kebersamaan yang tinggi, serta tingkat kriminalitas yang rendah. Hal ini membuktikan 
bahwa akhlak memiliki kontribusi besar dalam membangun peradaban manusia. 

Konsep akhlak dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari keteladanan (uswah). Nabi 
Muhammad SAW menjadi model utama dalam pendidikan akhlak. Keteladanan beliau 
tampak dalam seluruh aspek kehidupan, mulai dari cara berbicara, bersikap, menyelesaikan 
konflik, hingga cara beliau memperlakukan sahabat dan keluarganya. Keteladanan inilah 
yang menjadi metode pendidikan akhlak paling efektif. Dalam praktiknya, generasi awal 
umat Islam lebih banyak belajar akhlak melalui observasi langsung terhadap perilaku Nabi 
dan para sahabat. Pola pendidikan ini membuktikan bahwa akhlak bukan hanya sesuatu 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 6  

 

yang diajarkan, melainkan sesuatu yang diteladankan dan dibiasakan dalam kehidupan 
sehari-hari. 

Agar konsep akhlak dapat diimplementasikan dengan baik, Islam menekankan 
pentingnya pembiasaan (ta’wid). Pembiasaan merupakan proses pelatihan perilaku baik 
secara terus-menerus hingga menjadi karakter permanen. Misalnya, membiasakan diri 
berkata jujur, berdisiplin waktu, menjaga kebersihan, berperilaku sopan, serta berbuat baik 
kepada orang lain. Pembiasaan inilah yang membantu seseorang menjaga konsistensi 
dalam berakhlak. Dalam Al-Qur’an, pembiasaan dianjurkan melalui perintah untuk 
melakukan perbuatan baik secara rutin, seperti mendirikan shalat, berinfak, atau berpuasa. 
Pembiasaan spiritual ini memiliki dampak besar dalam membentuk karakter moral 
seseorang(Ratnasari & Miftahudin, 2025) 

Selain keteladanan dan pembiasaan, Islam juga menekankan pendidikan akhlak 
melalui nasihat dan pengarahan (mau’izhah). Memberikan nasihat berarti mengarahkan 
perilaku seseorang agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks pendidikan, nasihat 
dapat diberikan dengan cara lembut, jelas, dan penuh hikmah. Metode ini sangat efektif 
terutama dalam membentuk kesadaran moral pada anak dan remaja. Dalam banyak 
riwayat, Nabi selalu memberikan nasihat dengan cara yang mudah dipahami, menyentuh 
hati, dan tidak merendahkan orang yang dinasihati. 

Dalam era modern, konsep akhlak Islam menghadapi berbagai tantangan, 
terutama akibat perkembangan teknologi, arus globalisasi, dan perubahan gaya hidup 
masyarakat. Fenomena seperti degradasi moral, individualisme, perilaku konsumtif, dan 
penyalahgunaan media sosial menjadi ancaman serius bagi pembinaan karakter. Namun, 
ajaran akhlak Islam tetap relevan untuk menjawab permasalahan tersebut. Nilai-nilai 
moral dalam Islam mampu menjadi pedoman bagi generasi muda untuk mengelola 
penggunaan teknologi dengan bijak, menjaga hubungan sosial, dan membangun identitas 
moral yang kuat. Dengan demikian, pendidikan akhlak menjadi semakin penting dalam 
menghadapi tantangan era digital. 

konsep akhlak dalam Islam bukan hanya tentang perilaku baik, tetapi tentang 
proses internalisasi nilai yang mencakup iman, ilmu, dan amal. Akhlak dibangun di atas 
keyakinan kepada Allah, pengetahuan yang benar, serta implementasi dalam tindakan 
nyata. Islam menempatkan akhlak sebagai fondasi kehidupan individu dan masyarakat. 
Jika akhlak terjaga, maka kehidupan akan berjalan harmonis, damai, dan penuh 
keberkahan. Oleh karena itu, memahami konsep akhlak dalam perspektif Islam 
merupakan langkah penting untuk membangun generasi yang berkarakter mulia, 
bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi peradaban manusia.(Ihlas, 2018) 
 

Tujuan dan Metode Pendidikan Akhlak dalam Islam 

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan aspek fundamental yang memiliki peran besar 

dalam membentuk kepribadian manusia secara paripurna. Islam memandang akhlak 

sebagai bagian inti dari ajaran agama, yang bukan hanya mencakup aspek hubungan 

manusia dengan Allah, tetapi juga dengan sesama manusia dan lingkungan sekitarnya. 

Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya dimaksudkan untuk membangun 

kecerdasan moral, tetapi juga untuk membentuk karakter yang kuat, stabil, dan konsisten 

dalam berbagai situasi kehidupan. Untuk mencapai tujuan tersebut, pendidikan akhlak 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 7  

 

dalam Islam dibangun dengan landasan yang jelas dan metode yang sistematis agar nilai-

nilai moral dapat benar-benar terinternalisasi dalam diri individu.(Qomariyah & 

Maghfiroh, 2024) 

Tujuan utama pendidikan akhlak dalam Islam adalah menanamkan kesadaran 

moral yang berlandaskan iman dan takwa. Kesadaran moral tersebut menjadi panduan 

seseorang dalam membedakan antara yang benar dan salah menurut ajaran Islam. Nilai 

moral tidak bersifat relatif atau berubah-ubah mengikuti zaman, tetapi berlandaskan pada 

wahyu Allah yang bersifat tetap. Dengan kesadaran moral yang kuat, seseorang akan 

mampu bertindak secara konsisten sesuai prinsip-prinsip agama. Kesadaran ini juga 

menjadi benteng utama dalam menghadapi berbagai godaan dan tantangan moral, 

terutama di era modern yang penuh dengan paparan nilai-nilai asing yang tidak selalu 

sejalan dengan ajaran Islam.(Yusuf, 2019) 

Selain itu, pendidikan akhlak bertujuan membentuk kepribadian muslim yang 

berakhlak mulia. Karakter-karakter seperti jujur, amanah, sabar, tawadhu’, rendah hati, 

dan keberanian adalah sifat-sifat yang sangat dihargai dalam Islam. Pembentukan 

kepribadian mulia ini bukan sekadar untuk menampilkan sikap baik di hadapan manusia, 

tetapi juga mencerminkan kualitas spiritual seseorang. Akhlak mulia dianggap sebagai 

buah dari keimanan yang benar. Rasulullah SAW dalam banyak hadis menegaskan bahwa 

orang mukmin yang sempurna imannya adalah mereka yang paling baik akhlaknya. 

Dengan demikian, akhlak bukan hanya aspek sosial, tetapi juga indikator spiritualitas. 

Pendidikan akhlak juga bertujuan mencegah perilaku menyimpang melalui 

pembinaan kontrol diri. Dalam Islam, salah satu faktor penting yang menyebabkan 

seseorang berperilaku buruk adalah lemahnya pengendalian diri terhadap hawa nafsu dan 

dorongan negatif. Pendidikan akhlak berfungsi untuk memperkuat kemampuan seseorang 

dalam mengatur dirinya, menghadapi godaan, serta menghindari tindakan yang merugikan 

diri sendiri maupun orang lain. Kontrol diri ini adalah inti dari konsep mujahadah an-nafs, 

yakni perjuangan melawan dorongan-dorongan buruk dalam diri. Melalui pendidikan 

akhlak, seseorang dibina untuk memiliki kesadaran diri dan kemampuan menahan emosi, 

sehingga terhindar dari perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

Tujuan berikutnya adalah membangun hubungan harmonis antara manusia 

dengan Allah, sesama manusia, dan alam lingkungan. Akhlak dalam Islam tidak hanya 

bersifat vertikal kepada Allah, tetapi juga horizontal dalam hubungan sosial. Seseorang 

yang berakhlak baik akan menjaga lisannya, menghormati sesama, berlaku adil, dan tidak 

menyakiti orang lain. Hubungan yang harmonis dengan manusia lain merupakan wujud 

dari penerapan nilai-nilai keislaman. Selain itu, Islam juga mengajarkan akhlak terhadap 

alam, yaitu menjaga kelestarian lingkungan dan tidak melakukan kerusakan. Konsep ini 

menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dalam Islam bersifat komprehensif, mencakup 

seluruh aspek kehidupan(Azhari & Mustapa, 2021). 

Tujuan pendidikan akhlak lainnya adalah melahirkan generasi yang memberikan 

kontribusi positif bagi masyarakat. Dengan akhlak mulia, seseorang tidak hanya menjadi 

pribadi yang baik, tetapi juga menjadi bagian dari solusi bagi permasalahan sosial di 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 8  

 

lingkungannya. Generasi yang dibekali akhlak kuat akan memiliki rasa tanggung jawab, 

semangat gotong royong, serta komitmen untuk memperjuangkan kebaikan bersama. 

Dalam konteks pembangunan peradaban, pendidikan akhlak menjadi kunci dalam 

mencetak generasi pemimpin yang amanah, berintegritas, dan berorientasi pada nilai-nilai 

kebaikan.(Hadi, 2018) 

Untuk mencapai tujuan-tujuan tersebut, Islam menyediakan berbagai metode 

pendidikan akhlak yang efektif dan telah diterapkan sejak zaman Rasulullah SAW. Metode 

pertama yang paling penting adalah keteladanan (uswah hasanah). Keteladanan 

merupakan metode pendidikan akhlak yang paling kuat karena nilai-nilai moral dapat 

ditiru secara langsung melalui perilaku pendidik, terutama orang tua dan guru. Rasulullah 

SAW adalah teladan utama dalam semua aspek kehidupan, dan umat Islam belajar akhlak 

mulia melalui pengamatan terhadap perilaku beliau. Keteladanan ini memudahkan proses 

internalisasi nilai karena peserta didik lebih mudah memahami akhlak melalui model nyata 

daripada sekadar teori. 

Metode kedua adalah pembiasaan (ta’wid), yaitu melatih seseorang untuk 

melakukan perbuatan baik secara rutin hingga menjadi karakter yang melekat. Pembiasaan 

sangat penting terutama pada masa kanak-kanak, karena pada masa ini seseorang sangat 

mudah menerima pengaruh dan membentuk kepribadian. Pembiasaan disiplin, sopan 

santun, kejujuran, dan tanggung jawab akan menghasilkan pribadi yang konsisten dalam 

menjalankan nilai-nilai Islam. Pembiasaan ibadah seperti shalat, membaca Al-Qur’an, dan 

sedekah juga membantu memperkuat karakter spiritual. 

Metode ketiga adalah nasihat (mau’izah) yang merupakan bentuk pengarahan 

langsung dengan menyampaikan pesan-pesan moral secara jelas dan lembut. Nasihat yang 

baik dapat menyentuh hati dan membentuk kesadaran moral dalam diri seseorang. Dalam 

banyak kesempatan, Nabi Muhammad SAW menggunakan metode nasihat untuk 

mendidik para sahabat, sering kali disampaikan dengan kelembutan, contoh nyata, dan 

hikmah mendalam. Nasihat ini penting terutama ketika seseorang membutuhkan 

bimbingan untuk memperbaiki perilakunya. 

Selain nasihat, metode penguatan dan penghargaan juga memiliki peran besar 

dalam pendidikan akhlak. Penguatan positif diberikan melalui apresiasi terhadap perilaku 

baik, sementara penguatan negatif berupa teguran atau sanksi diberikan ketika peserta 

didik melakukan kesalahan. Islam mengajarkan penggunaan hukuman secara 

proporsional, mendidik, dan tidak berlebihan. Tujuannya bukan untuk menghukum, tetapi 

untuk membimbing agar seseorang dapat memperbaiki dirinya. Selain itu pendekatan 

spiritual, yaitu menanamkan akhlak melalui peribadahan dan penguatan hubungan dengan 

Allah. Kesadaran spiritual menjadi pondasi akhlak yang sejati. Ibadah seperti shalat, puasa, 

zikir, dan tilawah Al-Qur’an membangun ketenangan hati, rasa syukur, kesabaran, serta 

kontrol diri yang kuat. Dengan spiritualitas yang matang, seseorang akan lebih mudah 

menjaga akhlaknya dalam berbagai kondisi.(Haryanto, 2023) 

Secara keseluruhan, tujuan dan metode pendidikan akhlak dalam Islam 

membentuk sebuah sistem yang terpadu dan komprehensif. Tujuan yang berorientasi 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 9  

 

pada pembentukan karakter, kontrol diri, dan kontribusi sosial didukung oleh metode 

praktis yang efektif seperti keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan pendekatan spiritual. 

Melalui integrasi yang baik antara tujuan dan metode, pendidikan akhlak mampu mencetak 

generasi yang berakhlak mulia, beriman kuat, dan siap membangun masyarakat yang 

harmonis dan beradab sesuai ajaran Islam. 

 

 

Relevansi Pendidikan Akhlak dalam Konteks Modern  

 

Pendidikan akhlak dalam Islam memiliki relevansi yang sangat kuat dalam konteks 

kehidupan modern, terutama di tengah dinamika perubahan sosial, budaya, dan teknologi 

yang berkembang begitu cepat. Era modern ditandai oleh kemajuan sains, digitalisasi, 

globalisasi, serta pergeseran nilai yang mempengaruhi karakter dan perilaku manusia. Di 

satu sisi, kemajuan ini memberikan banyak manfaat bagi kehidupan; namun di sisi lain, ia 

juga membawa konsekuensi berupa tantangan moral dan spiritual yang semakin kompleks. 

Dalam kondisi seperti ini, pendidikan akhlak menjadi salah satu pilar penting yang mampu 

menjaga keseimbangan karakter manusia agar tidak terhanyut dalam arus negatif 

globalisasi. Pendidikan akhlak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai moral, tetapi juga 

menanamkan hikmah, kontrol diri, dan arah hidup yang jelas berdasarkan ajaran Islam. 

Salah satu alasan kuat mengapa pendidikan akhlak sangat relevan pada era modern 

adalah karena semakin meningkatnya fenomena kemerosotan moral. Berbagai bentuk 

penyimpangan sosial seperti kekerasan, penyalahgunaan narkoba, pelecehan, intoleransi, 

dan perilaku tidak etis sering muncul dalam masyarakat modern. Selain itu, perkembangan 

teknologi yang begitu canggih, khususnya media sosial, memungkinkan penyebaran 

informasi negatif, ujaran kebencian, dan pornografi yang mengancam moral generasi 

muda. Tanpa pembinaan akhlak yang kuat, seseorang dapat dengan mudah terbawa arus 

nilai-nilai yang bertentangan dengan prinsip Islam. Dalam hal ini, pendidikan akhlak 

menjadi benteng moral yang dapat membantu individu menyaring informasi, 

mengendalikan diri, dan mempertahankan nilai-nilai kebaikan.(DESWITA, 2016) 

Di era serba cepat dan instan, masyarakat modern kerap mengalami krisis 

identitas. Banyak orang kehilangan arah hidup karena terjebak dalam gaya hidup 

materialistik, hedonistik, dan individualistik. Identitas seseorang tidak lagi dibangun 

melalui karakter dan moral, tetapi melalui pencapaian materi dan penampilan fisik. 

Pendidikan akhlak membantu memulihkan orientasi hidup manusia dengan menanamkan 

nilai-nilai spiritual, seperti kesadaran bahwa manusia memiliki tujuan hidup yang lebih 

mulia daripada sekadar mengejar kesenangan duniawi. Pendidikan akhlak juga 

mengajarkan pentingnya nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kesabaran, dan rasa 

syukur. Nilai-nilai ini penting dalam menguatkan ketahanan mental dan spiritual seseorang 

di tengah tekanan hidup modern. 

Di samping itu, pendidikan akhlak memiliki peran signifikan dalam membangun 

hubungan sosial yang harmonis di tengah masyarakat yang semakin heterogen. Globalisasi 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 10  

 

mempertemukan berbagai ideologi, budaya, dan nilai dari seluruh dunia. Interaksi sosial 

yang terjadi di ruang digital maupun nyata sering kali menimbulkan konflik karena 

perbedaan pola pikir dan latar belakang. Pendidikan akhlak mengajarkan prinsip toleransi, 

saling menghormati, dan kasih sayang antarsesama manusia. Prinsip-prinsip ini sangat 

penting untuk menciptakan masyarakat yang rukun dan damai, sekaligus menjaga 

integritas sosial di tengah beragam perbedaan. Islam menempatkan akhlak sosial seperti 

menghormati orang lain, berkata baik, berlaku adil, dan menahan amarah sebagai bagian 

dari ibadah.(Bi, 2022) 

Pendidikan akhlak juga sangat penting dalam dunia pendidikan modern. Banyak 

lembaga pendidikan saat ini lebih fokus pada pencapaian akademik, keterampilan teknis, 

dan prestasi intelektual. Meskipun semua itu penting, tetapi jika tidak dibarengi pembinaan 

moral, hasilnya bisa melahirkan generasi cerdas namun tidak berkarakter. Fenomena 

korupsi, ketidakjujuran akademik, perundungan, dan perilaku tidak etis sering terjadi 

bahkan di lingkungan pendidikan tinggi. Pendidikan akhlak hadir sebagai upaya untuk 

mengintegrasikan nilai moral ke dalam seluruh proses pendidikan. Dengan memasukkan 

prinsip-prinsip akhlak dalam kurikulum, kegiatan pembelajaran, dan interaksi guru-siswa, 

pendidikan modern dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya unggul dalam 

intelektual, tetapi juga memiliki etika dan integritas. 

Selain dunia pendidikan, pendidikan akhlak juga memiliki peran besar dalam 

lingkungan keluarga modern. Banyak keluarga mengalami kesulitan dalam menciptakan 

iklim pendidikan yang baik karena kesibukan orang tua, perubahan struktur keluarga, serta 

pengaruh media digital terhadap anak-anak. Pendidikan akhlak dapat membantu keluarga 

membangun kembali fungsi pendidikan yang ideal. Orang tua menjadi teladan utama 

akhlak bagi anak-anak karena anak belajar pertama kali dari lingkungan rumah. 

Keteladanan, pembiasaan ibadah, pembinaan emosi, dan komunikasi yang baik 

merupakan bagian penting dari pendidikan akhlak di dalam keluarga yang tetap relevan 

untuk zaman sekarang. 

Pendidikan akhlak juga memainkan peran penting dalam dunia kerja dan 

profesionalisme di era modern. Dalam banyak kasus, kegagalan organisasi bukan 

disebabkan kurangnya kecerdasan atau kompetensi teknis, tetapi karena lemahnya 

integritas, tidak adanya etika profesional, dan kurangnya sikap tanggung jawab. Etika kerja 

dalam Islam menekankan nilai amanah, kerja keras, keadilan, dan kepedulian sosial. 

Penerapan akhlak dalam dunia kerja dapat meningkatkan kualitas layanan, meningkatkan 

kepercayaan publik, serta menciptakan lingkungan kerja yang produktif dan manusiawi. 

Dengan demikian, pendidikan akhlak membantu membentuk karakter pekerja yang etis 

dan berintegritas.(Rasyidah, 1969) 

Selain itu, pendidikan akhlak sangat relevan dalam menghadapi tantangan digital. 

Dunia digital memberikan kebebasan berekspresi tanpa batas, namun sering 

disalahgunakan. Banyak orang menggunakan platform digital untuk menyebarkan hoaks, 

melakukan cyberbullying, atau sekadar mengejar popularitas melalui konten yang tidak 

mendidik. Pendidikan akhlak dalam konteks digital mengajarkan etika bermedia, seperti 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 11  

 

verifikasi informasi, menjaga kesopanan dalam berkomunikasi, dan bertanggung jawab 

atas konten yang dibagikan. Dalam Islam, setiap kata yang diucapkan atau dituliskan akan 

dipertanggungjawabkan, sehingga pendidikan akhlak menjadi fondasi penting dalam 

membentuk generasi yang bijak bermedia. 

Tidak kalah penting, pendidikan akhlak juga diperlukan untuk membangun 

masyarakat berperadaban. Peradaban yang besar bukan hanya dibangun dengan kemajuan 

teknologi, tetapi juga dengan kualitas moral warganya. Sejarah Islam menunjukkan bahwa 

masyarakat yang berpegang pada nilai akhlak mampu membangun tatanan sosial yang adil, 

damai, dan maju. Pada era modern, nilai-nilai akhlak seperti keadilan, empati, gotong 

royong, dan kejujuran menjadi sangat penting untuk mengatasi masalah sosial seperti 

kemiskinan, ketidaksetaraan, dan ketidakadilan(Hartati et al., 2025). 

Dengan melihat berbagai fenomena tersebut, jelas bahwa pendidikan akhlak 

memiliki relevansi yang kuat dan mendalam dalam kehidupan modern. Pendidikan akhlak 

bukan hanya bagian dari tradisi keagamaan, tetapi merupakan kebutuhan universal dan 

fundamental dalam membangun manusia yang bermoral, beradab, dan berperadaban. 

Dengan pendidikan akhlak, manusia dapat menghadapi tantangan zaman dengan penuh 

kebijaksanaan, menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai 

kemanusiaan, serta memberikan kontribusi positif bagi masyarakat. Karena itu, 

pendidikan akhlak harus terus diperkuat dan diintegrasikan dalam semua aspek kehidupan 

agar manusia modern tetap memiliki arah moral yang jelas dalam menjalani kehidupan. 

 

SIMPULAN  

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan fondasi utama yang membentuk 

kepribadian manusia secara utuh, baik dari aspek spiritual, intelektual, maupun sosial. 

Akhlak tidak hanya dipahami sebagai perilaku lahiriah, tetapi sebagai karakter yang 

tertanam dalam jiwa dan menjadi penentu kualitas hidup seseorang. Melalui landasan Al-

Qur’an dan hadis, pendidikan akhlak memperoleh arah yang jelas dalam membentuk 

manusia berkepribadian mulia, beriman kuat, serta mampu menghadapi tantangan 

kehidupan. Dengan demikian, akhlak menjadi inti dari seluruh bangunan pendidikan 

Islam, sekaligus menjadi tolok ukur keberhasilan pembinaan seorang muslim. 

Dalam konteks modern, pendidikan akhlak memiliki urgensi besar karena 

masyarakat sedang menghadapi berbagai tantangan moral seperti degradasi nilai, 

individualisme, penyalahgunaan teknologi, dan krisis identitas. Metode pendidikan akhlak 

yang meliputi keteladanan, pembiasaan, nasihat, penguatan positif, serta pendekatan 

spiritual terbukti relevan untuk membentuk karakter yang kuat dan stabil. Penerapan 

metode-metode ini secara konsisten dalam lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat 

dapat menciptakan suasana pendidikan yang kondusif bagi pembinaan akhlak, sehingga 

nilai-nilai Islam dapat benar-benar diinternalisasi dalam diri peserta didik. 

Dengan memperhatikan landasan, tujuan, serta metode yang digunakan, dapat 

disimpulkan bahwa pendidikan akhlak tetap menjadi kebutuhan fundamental dalam 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica   (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 12  

 

membangun peradaban manusia yang bermartabat. Pendidikan akhlak tidak hanya 

melahirkan individu beretika, tetapi juga menciptakan masyarakat yang harmonis, adil, dan 

berintegritas. Oleh karena itu, penguatan pendidikan akhlak harus menjadi prioritas dalam 

setiap institusi pendidikan dan lingkungan sosial agar generasi masa kini dan mendatang 

mampu menghadapi perkembangan zaman tanpa kehilangan arah moral dan spiritualnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Awaliyah, T., & Nurzaman, N. (2018). Konsep pendidikan akhlak menurut Sa’id 
Hawwa. Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 6(1), 23. 

Azhari, D. S., & Mustapa, M. (2021). KONSEP PENDIDIKAN ISLAM MENURUT 
IMAM AL-GHAZALI. In Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (Vol. 4, Issue 2, 
pp. 271–278). Universitas Pahlawan Tuanku Tambusai. 
https://doi.org/10.31004/jrpp.v4i2.2865 

Bi, D. (2022). Konsep Tentang Belajar Dalam Al-Quran (Studi Implementasi Konsep 
Belajar Menurut Al-Qur’an pada SMA Islam As-Shofa Pekanbaru). In Kaisa: Jurnal 
Pendidikan dan Pembelajaran (Vol. 2, Issue 1, pp. 25–39). Sekolah Tinggi Agama 
Islam Negeri Bengkalis. https://doi.org/10.56633/kaisa.v2i1.340 

DESWITA, D. (2016). KONSEP PEMIKIRAN IBNU SINA TENTANG 
PENDIDIKAN AKHLAK. In Ta’dib (Vol. 16, Issue 2, p. 168). Iain Batusangkar. 
https://doi.org/10.31958/jt.v16i2.249 

Hadi, A. H. A. (2018). Nilai Edukatif dalam pelaksanaan Shalat berjama’ah. JURNAL 
MIMBAR AKADEMIKA, 2(2), 13–25. 

Hartati, H., Madjid, A., Khafidah, W., & Zulkifli, M. Y. (2025). HASAN AL-BANNA’S 
THOUGHT ON THE URGENCY OF MORAL EDUCATION IN 
BUILDING THE NATION’S MORALITY. JURNAL KAJIAN ISLAM 
MODERN, 12(2), 52–60. 

Haryanto, S. (2023). Implikasi Konsep Abdullah Dan Khalifatullah Dalam Pendidikan 
Karakter. Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama Islam. 
https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/paramurobi/article/view/6364 

Hidayat, N. (2016). Konsep Pendidikan Islam Menurut Q.S. Luqman Ayat 12-19. In 
Ta’allum: Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 4, Issue 2). IAIN Tulungagung. 
https://doi.org/10.21274/taalum.2016.4.2.359-370 

Ihlas, I. (2018). KONSEP PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM MODERN. 
In KREATIF: Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Agama Islam (Vol. 13, Issue 2). IAI 
Muhammadiyah Bima. https://doi.org/10.52266/kreatif.v13i2.87 

Khoirunnisak, Y. I., & Purwanto, P. (2023). Konsep Pendidikan Anti Radikalisme dalam 
QS. Ali Imran Ayat 159. JIIP-Jurnal Ilmiah Ilmu …. 
https://garuda.kemdikbud.go.id/documents/detail/3348196 

Qomariyah, N., & Maghfiroh, M. (2024). RELEVANSI KONSEP PENDIDIKAN 
ISLAM PERSPEKTIF BUYA HAMKA DI ERA SOCIETY. In Rabbani: Jurnal 



Murni 

Konsep Pendidikan Akhlak 

 

Islamica  (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 13  

 

Pendidikan Agama Islam (Vol. 4, Issue 2, pp. 128–147). Institut Agama Islam Negeri 
Madura. https://doi.org/10.19105/rjpai.v4i2.8700 

Rasyidah, A. (1969). KONSEP PENDIDIKAN MENURUT AL-GHAZALI. In 
FIKRUNA (Vol. 2, Issue 2, pp. 1–14). Yayasan Pendidikan Islam Ibnu Rusyd 
Paser. https://doi.org/10.56489/fik.v2i2.16 

Ratnasari, A. R., & Miftahudin, U. (2025). Konsep Adab dalam Pendidikan Islam: 
Relevansinya di Era Postmodern. In TA’DIB: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Vol. 3, 
Issue 1, pp. 61–70). Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mas’udiyah Sukabumi. 
https://doi.org/10.69768/jt.v3i1.67 

Rohim, S. S. (2024). Eksplorasi Filosofis Pendidikan Akhlak dalam Islam Kajian 
terhadap Konsep-Konsep Al-Qur’an dan Hadits. Al-Mau’izhoh: Jurnal Pendidikan 
Agama Islam. https://www.ejournal.unma.ac.id/index.php/am/article/view/11806 

Susanti, S. E. (2023). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka. In 
TSAQOFAH (Vol. 3, Issue 5). Darul Yasin Al Sys. 
https://doi.org/10.58578/tsaqofah.v3i5.2915 

Tersiana, A. (2018). Metode penelitian. books.google.com. 
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=rmL2DwAAQBAJ&oi=fnd&p
g=PA42&dq=metode+penelitian&ots=FvHxdrmMjR&sig=CARep3A5am9tEeky
FHBNtAd-5NQ 

Wahidah, E. Y., & Hidayati, I. (2024). Konsep Learning Community Dalam Merdeka 
Belajar Menurut Al-Qur’an Surat Al-Kahfi Ayat 10-15 Kajian Ilmu Pendidikan 
Islam. In Masagi (Vol. 2, Issue 2, pp. 57–62). Sekolah Tinggi Agama Islam Al-
Musaddadiyah Garut. https://doi.org/10.37968/masagi.v2i2.470 

Yusuf, S. (2019). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK SYEIKH MUHAMMAD 
SYAKIR DALAM MENJAWAB TANTANGAN PENDIDIKAN ERA 
DIGITAL. In TA’DIBUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Vol. 2, Issue 1, p. 1). 
Universitas Islam Sultan Agung. https://doi.org/10.30659/jpai.2.1.1-18 

 


