ISLAMICA : Journal Of Islamic Education Research

E-ISSN: 3090-773X
Editorial Address: JI. Rawa Sakti, Tibang Syiah Kuala, Banda Aceh

Received: 01-04-2025 | Accepted: 03-05-2025 | Published: 15-06-2025

KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK DALAM PENDIDIKAN ISLAM

Murni
Universitas Islam Negeri (UIN) Ar-Raniry
murni@art-raniry.ac.id

ABSTRACT

Moral education is one of the fundamental aspects of Islamic education that serves to shape the
character and personality of Muslims as a whole. Morality in Islam encompasses not only outward
behaviour, but also inner integrity that reflects a person's faith and piety. Moral education
emphasises moral development based on the values of the Qur'an and hadith, as well as the
example set by the Prophet Muhammad SAW as the ultimate role model. This article examines
the concept of moral education in terms of its definition, theological basis, objectives, and
methods of implementation in the context of formal and non-formal education. Through the
approaches of exemplary behaviour, habit formation, advice, and spiritual reinforcement, moral
education aims to shape individuals who are honest, disciplined, responsible, and behave nobly.
Amidst the challenges of the modern era, such as moral degradation, the influence of technology,
and social change, moral education has a strategic role in maintaining the stability of religious and
social values. This study emphasises that moral education remains relevant and is a key pillar in
nurturing a Muslim generation with character who contribute positively to society. Thus, moral
education is an important foundation for creating a harmonious and dignified life.

Keywords: moral education, Islamic education, morals, character, Al-Qur'an, hadith.

ABSTRAK

Pendidikan akhlak merupakan salah satu aspek fundamental dalam pendidikan Islam yang
berfungsi membentuk karakter dan kepribadian muslim secara menyeluruh. Akhlak dalam Islam
tidak hanya mencakup perilaku lahiriah, tetapi juga integritas batin yang mencerminkan keimanan
dan ketakwaan seseorang. Pendidikan akhlak menekankan pembentukan moral berdasarkan nilai-
nilai Al-Qur’an dan hadis serta keteladanan Nabi Muhammad SAW sebagai model utama. Artikel
ini mengkaji konsep pendidikan akhlak dari segi definisi, landasan teologis, tujuan, serta metode
implementasinya dalam konteks pendidikan formal dan nonformal. Melalui pendekatan
keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan penguatan spiritual, pendidikan akhlak diarahkan untuk
membentuk pribadi yang jujur, disiplin, bertanggung jawab, dan berperilaku mulia. Di tengah
tantangan era modern seperti degradasi moral, pengaruh teknologi, dan perubahan sosial,
pendidikan akhlak memiliki peran strategis dalam menjaga stabilitas nilai religius dan sosial. Kajian
ini menegaskan bahwa pendidikan akhlak tetap relevan dan menjadi pilar utama pembinaan
generasi muslim yang berkarakter dan berkontribusi positif bagi masyarakat. Dengan demikian,
pendidikan akhlak merupakan pondasi penting untuk menciptakan kehidupan yang harmonis dan
bermartabat.

Kata kunci: pendidikan akhlak, pendidikan Isiam, moral, karakter, Al-Qur'an, hadjs.

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025| 1



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

PENDAHULUAN

Pendidikan akhlak merupakan salah satu aspek paling penting dalam sistem
pendidikan Islam. Akhlak bukan hanya dipahami sebagai perilaku moral yang tampak
dalam kehidupan sehari-hari, tetapi sebagai kondisi batin, karakter mendalam, serta
kecenderungan jiwa yang akan memunculkan tindakan secara spontan. Dalam literatur
Islam, para ulama besar seperti Al-Ghazali menegaskan bahwa akhlak merupakan sifat
yang menetap dalam jiwa, sehingga seseorang akan bertindak sesuai nilai tersebut tanpa
perlu pertimbangan panjang. Karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya berfokus pada
pengajaran teori moral, tetapi juga pada proses pembentukan karakter secara menyeluruh,
baik pada aspek spiritual, emosional, maupun sosial.(Susanti, 2023)

Dalam perspektif Islam, pendidikan akhlak memiliki kedudukan yang sangat tinggi.
Hal ini tercermin dalam misi utama kerasulan Nabi Muhammad SAW yang ditegaskan
dalam hadis, “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.”
Pernyataan tersebut menunjukkan bahwa pendidikan akhlak bukan hanya bagian dari
ajaran Islam, tetapi merupakan inti dari seluruh ajaran. Keberhasilan pendidikan Islam
pada dasarnya diukur dari sejauh mana peserta didik menerapkan nilai-nilai moral sebagai
bagian dari kepribadiannya(Hidayat, 2016).

Akhlak dalam Islam dibangun di atas dua landasan utama, yakni Al-Qur’an dan
hadis. Al-Qur'an memberikan panduan moral yang sangat komprehensif, mulai dari
prinsip ketauhidan, amanah, tanggung jawab, kejujuran, hingga kesabaran dan kasih
sayang. Nabi Muhammad SAW sendiri merupakan teladan utama dalam implementasi
pendidikan akhlak. Kepribadian beliau digambarkan dalam Al-Qur’an: “Dan
sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar memiliki akhlak yang agung.” (QS. Al-

Qalam [68]: 4).

Ayat ini menjadi landasan kuat bahwa akhlak mulia adalah standar tertinggi yang
harus dijadikan model dalam pendidikan Islam.

Tujuan pendidikan akhlak dalam Islam sangat luas dan bersifat menyeluruh. Tujuan
utama ialah membentuk manusia yang beriman, bertakwa, serta memiliki karakter yang
kokoh dalam menjalankan nilai-nilai moral. Nilai-nilai seperti jujur, amanah, disiplin, adil,
sabar, dan tawadhu’ merupakan sifat yang harus dimiliki seorang muslim. Selain itu,
pendidikan akhlak juga bertujuan meningkatkan kualitas hubungan manusia dengan Allah,
dengan sesama, serta dengan lingkungan. Dalam konteks sosial, akhlak juga mengarah

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 2



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

pada pembentukan masyarakat yang harmonis, damai, dan penuh penghargaan terhadap
sesama. Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya berdampak pada individu, tetapi
juga pada sistem sosial secara keseluruhan.(Rohim, 2024)

Untuk mencapai tujuan tersebut, pendidikan akhlak menerapkan berbagai metode,
baik yang bersifat langsung maupun tidak langsung. Metode pertama dan paling efektif
adalah keteladanan (uswah hasanah). Peserta didik sangat dipengaruhi oleh perilaku
pendidik, terutama guru dan orang tua. Keteladanan Nabi Muhammad SAW menjadi
bukti bahwa akhlak lebih mudah ditanamkan melalui praktik dan contoh nyata. Oleh
sebab itu, pendidik harus menunjukkan perilaku yang konsisten dengan nilai-nilai moral
yang diajarkan.Metode kedua adalah pembiasaan (ta’wid). Pembiasaan mengajarkan
peserta didik untuk melakukan tindakan baik secara berulang sehingga menjadi kebiasaan
permanen. Misalnya, membiasakan disiplin waktu, mengucapkan salam, menghormati
orang lain, serta menjaga kebersihan diri dan lingkungan. Dengan pembiasaan yang terus
menerus, karakter moral akan tertanam dalam diri seseorang dan menjadi bagian dari
kepribadiannya.Selain itu, metode nasihat (mau’izah) juga menjadi bagian penting dalam
pendidikan akhlak. Nasihat yang disampaikan dengan penuh hikmah dapat menyentuh
hati dan mendorong perubahan sikap yang lebih baik. Rasulullah SAW dikenal sebagai
pendidik yang selalu menasihati umatnya dengan lembut, tanpa mencela atau
merendahkan. Nasihat yang baik harus disampaikan secara persuasif, disertai argumen
rasional dan spiritual yang dapat dipahami peserta didik.(Wahidah & Hidayati, 2024)

Metode berikutnya adalah pengawasan dan hukuman yang mendidik. Islam tidak
menolak penggunaan hukuman selama dilakukan secara proporsional dan bertujuan
membimbing perilaku, bukan menghukum secara keras. Pengawasan yang baik sangat
penting untuk memastikan bahwa peserta didik menerapkan nilai-nilai moral secara
konsisten.Aspek spiritual juga menjadi bagian tak terpisahkan dari pendidikan akhlak.
Aktivitas keagamaan seperti shalat, puasa, membaca Al-Qur’an, dan dzikir merupakan
sarana pendidikan akhlak yang sangat efektif. Ibadah—ibadah tersebut membentuk
kesadaran moral yang mendalam serta menguatkan hubungan dengan Allah. Dengan
kekuatan spiritual yang terbangun, seseorang akan memiliki kontrol diri yang kuat
terhadap perilaku negatif.

Relevansi pendidikan akhlak dalam era modern semakin menguat seiring
berkembangnya tantangan moral yang muncul dari perubahan sosial dan teknologi.
Globalisasi, modernisasi, serta perkembangan media digital berdampak pada kemerosotan
nilai moral di berbagai kalangan, terutama generasi muda. Perilaku seperti individualisme,
degradasi etika, penyalahgunaan media sosial, dan perilaku konsumtif semakin marak
terjadi. Kondisi ini menuntut penerapan pendidikan akhlak yang lebih intensif untuk
menjaga generasi agar tetap berada pada nilai-nilai moral yang benar.

Sekolah dan lembaga pendidikan memegang peran strategis dalam memperkuat
pendidikan akhlak. Kurikulum modern harus mampu memasukkan nilai-nilai moral secara
integratif ke dalam seluruh mata pelajaran, bukan hanya terbatas pada pelajaran agama.
Peran keluarga juga tidak kalah penting, karena keluarga merupakan lingkungan pertama

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025] 3



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

yang membentuk karakter seseorang. Masyarakat luas pun memiliki tanggung jawab
kolektif dalam menciptakan lingkungan yang mendukung pembentukan akhlak
mulia(Khoirunnisak & Purwanto, 2023)

Dengan berbagai pendekatan tersebut, pendidikan akhlak dalam Islam menjadi
solusi utama dalam pembinaan generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi
juga bermoral dan berkepribadian kuat. Pendidikan akhlak yang baik akan menghasilkan
individu yang mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan arah moral. Lebih
dari itu, pendidikan akhlak akan melahirkan masyarakat yang harmonis dan beradab,
sesuai dengan tujuan besar pendidikan Islam.

.METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan penelitian
yang berfokus pada kajian konseptual mengenai pendidikan akhlak dalam perspektif
Islam, yang sebagian besar bersumber dari literatur klasik maupun modern. Peneliti
mengumpulkan data melalui penelusuran berbagai referensi ilmiah, seperti kitab-kitab
turats, artikel jurnal, buku-buku pendidikan Islam, serta dokumen relevan yang membahas
akhlak, pendidikan karakter, dan dasar-dasar moral dalam Islam.Prosedur pengumpulan
data dilakukan melalui beberapa tahap, yaitu identifikasi literatur, seleksi sumber yang
relevan, klasifikasi tema-tema utama, serta analisis isi dari referensi yang telah
dikumpulkan. Instrumen utama penelitian adalah peneliti sendiri sebagai human
instrument yang berperan dalam menentukan sumber, membaca, menafsirkan, dan
menarik makna dari teks. Data dikategorikan berdasarkan konsep akhlak, landasan
teologis, tujuan pendidikan akhlak, serta metode pembinaannya dalam pendidikan Islam.
Proses ini dilakukan secara sistematis untuk memastikan akurasi dan kedalaman analisis.

Analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan mengkaji
makna, pesan, serta nilai-nilai pendidikan Islam yang terdapat dalam sumber-sumber
literatur. Analisis dilakukan melalui tiga tahapan, yaitu reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Reduksi data digunakan untuk menyaring informasi penting yang
relevan dengan fokus penelitian, sementara penyajian data dilakukan dalam bentuk uraian
naratif yang terstruktur. Tahap akhir adalah penarikan kesimpulan yang disusun
berdasarkan hasil analisis dan interpretasi peneliti terhadap keseluruhan data, sehingga
menghasilkan pemahaman komprehensif mengenai konsep pendidikan akhlak dalam
pendidikan Islam.(Tersiana, 2018)

HASIL DAN PEMBAHASAN

Konsep Akhlak dalam Perspektif Islam

Akhlak dalam perspektif Islam memiliki kedudukan yang sangat tinggi karena
menjadi inti dari ajaran yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW. Secara etimologis, kata

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 4



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

akhlak berasal dari bahasa Arab khuluq yang berarti tabiat, perangai, atau karakter. Para
ulama, seperti Imam Al-Ghazali, mendefinisikan akhlak sebagai sifat dalam jiwa yang
memunculkan perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan pertimbangan pikiran.
Dengan demikian, akhlak bukan sekadar tindakan lahiriah, tetapi juga kepribadian batin
yang melahirkan perilaku secara spontan. Islam memandang bahwa perilaku baik tidak
hanya dinilai dari aspek lahiriah, tetapi juga dari niat, konsistensi, dan keikhlasan seseorang
dalam melakukannya.(Awaliyah & Nurzaman, 2018)

Konsep akhlak dalam Islam dibangun di atas landasan teologis yang kuat, yaitu
Al-Qur’an dan hadis. Al-Qur’an memberikan pedoman komprehensif mengenai perilaku
manusia terhadap Allah, diri sendiri, sesama manusia, hingga lingkungan., Allah SWT
menegaskan bahwa Rasulullah SAW memiliki akhlak yang agung. Hal ini menunjukkan
bahwa standar akhlak tertinggi bagi umat Islam adalah akhlak Nabi. Beliau menjadi teladan
dalam kesantunan, kesabaran, kejujuran, amanah, keberanian, hingga kasih sayang. Hadis-
hadis Nabi juga menjelaskan pentingnya akhlak, di antaranya sabda beliau: “Sesungguhnya
aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia.” (HR. Ahmad). Pesan ini
menegaskan bahwa misi utama kerasulan adalah pembinaan moral dan karakter manusia.

Akhlak dalam Islam bersifat menyeluruh. Ia mencakup hubungan manusia dengan
Allah (akhlak terhadap Tuhan), dengan sesama manusia, dengan lingkungan, bahkan
dengan diri sendiri. Akhlak terhadap Allah meliputi keimanan yang tulus, ketaatan dalam
ibadah, syukur, sabar, dan tawakal. Akhlak terhadap sesama manusia mencakup kejujuran,
amanah, adil, kasih sayang, tolong-menolong, dan menjauhi sifat sombong, iri, dengki,
serta permusuhan. Adapun akhlak terhadap diri sendiri mencakup menjaga kesehatan,
mengembangkan ilmu, menahan hawa nafsu, serta memelihara martabat diri. Konsep
yang holistik ini menjadikan ajaran Islam relevan dalam semua aspek kehidupan
manusia(Wahidah & Hidayati, 2024).

Salah satu karakteristik penting akhlak Islam adalah sifatnya yang bersumber dari
wahyu. Nilai akhlak tidak hanya berdasar pada logika manusia atau norma sosial, tetapi
dibangun atas prinsip ketuhanan. Hal ini membuat ajaran akhlak Islam bersifat stabil, tidak
berubah-ubah mengikuti zaman. Meskipun demikian, implementasi akhlak Islam tetap
fleksibel dan mampu menyesuaikan diri dengan perkembangan sosial yang terus berubah.
Nilai jujur, amanah, dan adil tetap relevan di setiap zaman, meskipun cara penerapannya
dapat berbeda sesuai konteks kehidupan modern.

Selain itu, akhlak Islam juga memiliki tujuan spiritual dan sosial. Secara spiritual,
akhlak membantu manusia untuk mendekatkan diri kepada Allah, mengendalikan hawa
nafsu, dan membentuk kepribadian yang tenang serta harmonis. Secara sosial, akhlak
melahirkan masyarakat yang saling menghargai, berperilaku santun, adil, dan memberikan
keamanan serta kenyamanan bagi semua anggotanya. Dalam sejarah peradaban Islam,
masyarakat yang berpegang pada nilai akhlak memiliki hubungan sosial yang kuat,
kebersamaan yang tinggi, serta tingkat kriminalitas yang rendah. Hal ini membuktikan
bahwa akhlak memiliki kontribusi besar dalam membangun peradaban manusia.

Konsep akhlak dalam Islam tidak dapat dipisahkan dari keteladanan (uswah). Nabi
Muhammad SAW menjadi model utama dalam pendidikan akhlak. Keteladanan beliau
tampak dalam seluruh aspek kehidupan, mulai dari cara berbicara, bersikap, menyelesaikan
konflik, hingga cara beliau memperlakukan sahabat dan keluarganya. Keteladanan inilah
yang menjadi metode pendidikan akhlak paling efektif. Dalam praktiknya, generasi awal
umat Islam lebih banyak belajar akhlak melalui observasi langsung terhadap perilaku Nabi
dan para sahabat. Pola pendidikan ini membuktikan bahwa akhlak bukan hanya sesuatu

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025]| 5



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

yang diajarkan, melainkan sesuatu yang diteladankan dan dibiasakan dalam kehidupan
sehari-hari.

Agar konsep akhlak dapat diimplementasikan dengan baik, Islam menekankan
pentingnya pembiasaan (ta’wid). Pembiasaan merupakan proses pelatihan perilaku baik
secara terus-menerus hingga menjadi karakter permanen. Misalnya, membiasakan diri
berkata jujur, berdisiplin waktu, menjaga kebersihan, berperilaku sopan, serta berbuat baik
kepada orang lain. Pembiasaan inilah yang membantu seseorang menjaga konsistensi
dalam berakhlak. Dalam Al-Qur’an, pembiasaan dianjurkan melalui perintah untuk
melakukan perbuatan baik secara rutin, seperti mendirikan shalat, berinfak, atau berpuasa.
Pembiasaan spiritual ini memiliki dampak besar dalam membentuk karakter moral
seseorang(Ratnasari & Miftahudin, 2025)

Selain keteladanan dan pembiasaan, Islam juga menekankan pendidikan akhlak
melalui nasihat dan pengarahan (mau’izhah). Memberikan nasihat berarti mengarahkan
perilaku seseorang agar sesuai dengan nilai-nilai Islam. Dalam konteks pendidikan, nasihat
dapat diberikan dengan cara lembut, jelas, dan penuh hikmah. Metode ini sangat efektif
terutama dalam membentuk kesadaran moral pada anak dan remaja. Dalam banyak
riwayat, Nabi selalu memberikan nasihat dengan cara yang mudah dipahami, menyentuh
hati, dan tidak merendahkan orang yang dinasihati.

Dalam era modern, konsep akhlak Islam menghadapi berbagai tantangan,
terutama akibat perkembangan teknologi, arus globalisasi, dan perubahan gaya hidup
masyarakat. Fenomena seperti degradasi moral, individualisme, perilaku konsumtif, dan
penyalahgunaan media sosial menjadi ancaman serius bagi pembinaan karakter. Namun,
ajaran akhlak Islam tetap relevan untuk menjawab permasalahan tersebut. Nilai-nilai
moral dalam Islam mampu menjadi pedoman bagi generasi muda untuk mengelola
penggunaan teknologi dengan bijak, menjaga hubungan sosial, dan membangun identitas
moral yang kuat. Dengan demikian, pendidikan akhlak menjadi semakin penting dalam
menghadapi tantangan era digital.

konsep akhlak dalam Islam bukan hanya tentang perilaku baik, tetapi tentang
proses internalisasi nilai yang mencakup iman, ilmu, dan amal. Akhlak dibangun di atas
keyakinan kepada Allah, pengetahuan yang benar, serta implementasi dalam tindakan
nyata. Islam menempatkan akhlak sebagai fondasi kehidupan individu dan masyarakat.
Jika akhlak terjaga, maka kehidupan akan berjalan harmonis, damai, dan penuh
keberkahan. Oleh karena itu, memahami konsep akhlak dalam perspektif Islam
merupakan langkah penting untuk membangun generasi yang berkarakter mulia,
bertanggung jawab, dan berkontribusi positif bagi peradaban manusia.(Ihlas, 2018)

Tujuan dan Metode Pendidikan Akhlak dalam Islam

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan aspek fundamental yang memiliki peran besar
dalam membentuk kepribadian manusia secara paripurna. Islam memandang akhlak
sebagai bagian inti dari ajaran agama, yang bukan hanya mencakup aspek hubungan
manusia dengan Allah, tetapi juga dengan sesama manusia dan lingkungan sekitarnya.
Oleh karena itu, pendidikan akhlak tidak hanya dimaksudkan untuk membangun
kecerdasan moral, tetapi juga untuk membentuk karakter yang kuat, stabil, dan konsisten
dalam berbagai situasi kehidupan. Untuk mencapai tujuan tersebut, pendidikan akhlak

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 6



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

dalam Islam dibangun dengan landasan yang jelas dan metode yang sistematis agar nilai-
nilai moral dapat benar-benar terinternalisasi dalam diri individu.(Qomariyah &
Maghfiroh, 2024)

Tujuan utama pendidikan akhlak dalam Islam adalah menanamkan kesadaran
moral yang berlandaskan iman dan takwa. Kesadaran moral tersebut menjadi panduan
seseorang dalam membedakan antara yang benar dan salah menurut ajaran Islam. Nilai
moral tidak bersifat relatif atau berubah-ubah mengikuti zaman, tetapi berlandaskan pada
wahyu Allah yang bersifat tetap. Dengan kesadaran moral yang kuat, seseorang akan
mampu bertindak secara konsisten sesuai prinsip-prinsip agama. Kesadaran ini juga
menjadi benteng utama dalam menghadapi berbagai godaan dan tantangan moral,
terutama di era modern yang penuh dengan paparan nilai-nilai asing yang tidak selalu
sejalan dengan ajaran Islam.(Yusuf, 2019)

Selain itu, pendidikan akhlak bertujuan membentuk kepribadian muslim yang
berakhlak mulia. Karakter-karakter seperti jujur, amanah, sabar, tawadhu’, rendah hati,
dan keberanian adalah sifat-sifat yang sangat dihargai dalam Islam. Pembentukan
kepribadian mulia ini bukan sekadar untuk menampilkan sikap baik di hadapan manusia,
tetapl juga mencerminkan kualitas spiritual seseorang. Akhlak mulia dianggap sebagai
buah dari keimanan yang benar. Rasulullah SAW dalam banyak hadis menegaskan bahwa
orang mukmin yang sempurna imannya adalah mereka yang paling baik akhlaknya.
Dengan demikian, akhlak bukan hanya aspek sosial, tetapi juga indikator spiritualitas.

Pendidikan akhlak juga bertujuan mencegah perilaku menyimpang melalui
pembinaan kontrol diri. Dalam Islam, salah satu faktor penting yang menyebabkan
seseorang berperilaku buruk adalah lemahnya pengendalian diri terhadap hawa nafsu dan
dorongan negatif. Pendidikan akhlak berfungsi untuk memperkuat kemampuan seseorang
dalam mengatur dirinya, menghadapi godaan, serta menghindari tindakan yang merugikan
diri sendiri maupun orang lain. Kontrol diri ini adalah inti dari konsep mujahadah an-nafs,
yakni perjuangan melawan dorongan-dorongan buruk dalam diri. Melalui pendidikan
akhlak, seseorang dibina untuk memiliki kesadaran diri dan kemampuan menahan emosi,
sehingga terhindar dari perilaku yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

Tujuan berikutnya adalah membangun hubungan harmonis antara manusia
dengan Allah, sesama manusia, dan alam lingkungan. Akhlak dalam Islam tidak hanya
bersifat vertikal kepada Allah, tetapi juga horizontal dalam hubungan sosial. Seseorang
yang berakhlak baik akan menjaga lisannya, menghormati sesama, berlaku adil, dan tidak
menyakiti orang lain. Hubungan yang harmonis dengan manusia lain merupakan wujud
dari penerapan nilai-nilai keislaman. Selain itu, Islam juga mengajarkan akhlak terhadap
alam, yaitu menjaga kelestarian lingkungan dan tidak melakukan kerusakan. Konsep ini
menunjukkan bahwa pendidikan akhlak dalam Islam bersifat komprehensif, mencakup
seluruh aspek kehidupan(Azhari & Mustapa, 2021).

Tujuan pendidikan akhlak lainnya adalah melahirkan generasi yang memberikan
kontribusi positif bagi masyarakat. Dengan akhlak mulia, seseorang tidak hanya menjadi
pribadi yang baik, tetapi juga menjadi bagian dari solusi bagi permasalahan sosial di

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025]| 7



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

lingkungannya. Generasi yang dibekali akhlak kuat akan memiliki rasa tanggung jawab,
semangat gotong royong, serta komitmen untuk memperjuangkan kebaikan bersama.
Dalam konteks pembangunan peradaban, pendidikan akhlak menjadi kunci dalam
mencetak generasi pemimpin yang amanah, berintegritas, dan berorientasi pada nilai-nilai
kebaikan.(Hadi, 2018)

Untuk mencapai tujuan-tujuan tersebut, Islam menyediakan berbagai metode
pendidikan akhlak yang efektif dan telah diterapkan sejak zaman Rasulullah SAW. Metode
pertama yang paling penting adalah keteladanan (uswah hasanah). Keteladanan
merupakan metode pendidikan akhlak yang paling kuat karena nilai-nilai moral dapat
ditiru secara langsung melalui perilaku pendidik, terutama orang tua dan guru. Rasulullah
SAW adalah teladan utama dalam semua aspek kehidupan, dan umat Islam belajar akhlak
mulia melalui pengamatan terhadap perilaku beliau. Keteladanan ini memudahkan proses
internalisasi nilai karena peserta didik lebih mudah memahami akhlak melalui model nyata
daripada sekadar teori.

Metode kedua adalah pembiasaan (ta’wid), yaitu melatih seseorang untuk
melakukan perbuatan baik secara rutin hingga menjadi karakter yang melekat. Pembiasaan
sangat penting terutama pada masa kanak-kanak, karena pada masa ini seseorang sangat
mudah menerima pengaruh dan membentuk kepribadian. Pembiasaan disiplin, sopan
santun, kejujuran, dan tanggung jawab akan menghasilkan pribadi yang konsisten dalam
menjalankan nilai-nilai Islam. Pembiasaan ibadah seperti shalat, membaca Al-Qur’an, dan
sedekah juga membantu memperkuat karakter spiritual.

Metode ketiga adalah nasihat (mau’izah) yang merupakan bentuk pengarahan
langsung dengan menyampaikan pesan-pesan moral secara jelas dan lembut. Nasihat yang
baik dapat menyentuh hati dan membentuk kesadaran moral dalam diri seseorang. Dalam
banyak kesempatan, Nabi Muhammad SAW menggunakan metode nasihat untuk
mendidik para sahabat, sering kali disampaikan dengan kelembutan, contoh nyata, dan
hikmah mendalam. Nasihat ini penting terutama ketika seseorang membutuhkan
bimbingan untuk memperbaiki perilakunya.

Selain nasihat, metode penguatan dan penghargaan juga memiliki peran besar
dalam pendidikan akhlak. Penguatan positif diberikan melalui apresiasi terhadap perilaku
baik, sementara penguatan negatif berupa teguran atau sanksi diberikan ketika peserta
didik melakukan kesalahan. Islam mengajarkan penggunaan hukuman secara
proporsional, mendidik, dan tidak berlebihan. Tujuannya bukan untuk menghukum, tetapi
untuk membimbing agar sesecorang dapat memperbaiki dirinya. Selain itu pendekatan
spiritual, yaitu menanamkan akhlak melalui peribadahan dan penguatan hubungan dengan
Allah. Kesadaran spiritual menjadi pondasi akhlak yang sejati. Ibadah seperti shalat, puasa,
zikir, dan tilawah Al-Qur’an membangun ketenangan hati, rasa syukur, kesabaran, serta
kontrol diri yang kuat. Dengan spiritualitas yang matang, seseorang akan lebih mudah
menjaga akhlaknya dalam berbagai kondisi.(Haryanto, 2023)

Secara keseluruhan, tujuan dan metode pendidikan akhlak dalam Islam
membentuk sebuah sistem yang terpadu dan komprehensif. Tujuan yang berorientasi

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 8



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

pada pembentukan karakter, kontrol diri, dan kontribusi sosial didukung oleh metode
praktis yang efektif seperti keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan pendekatan spiritual.
Melalui integrasi yang baik antara tujuan dan metode, pendidikan akhlak mampu mencetak
generasi yang berakhlak mulia, beriman kuat, dan siap membangun masyarakat yang
harmonis dan beradab sesuai ajaran Islam.

Relevansi Pendidikan Akhlak dalam Konteks Modern

Pendidikan akhlak dalam Islam memiliki relevansi yang sangat kuat dalam konteks
kehidupan modern, terutama di tengah dinamika perubahan sosial, budaya, dan teknologi
yang berkembang begitu cepat. Era modern ditandai oleh kemajuan sains, digitalisasi,
globalisasi, serta pergeseran nilai yang mempengaruhi karakter dan perilaku manusia. Di
satu sisi, kemajuan ini memberikan banyak manfaat bagi kehidupan; namun di sisi lain, ia
juga membawa konsekuensi berupa tantangan moral dan spiritual yang semakin kompleks.
Dalam kondisi seperti ini, pendidikan akhlak menjadi salah satu pilar penting yang mampu
menjaga keseimbangan karakter manusia agar tidak terhanyut dalam arus negatif
globalisasi. Pendidikan akhlak tidak hanya mengajarkan nilai-nilai moral, tetapi juga
menanamkan hikmah, kontrol diri, dan arah hidup yang jelas berdasarkan ajaran Islam.

Salah satu alasan kuat mengapa pendidikan akhlak sangat relevan pada era modern
adalah karena semakin meningkatnya fenomena kemerosotan moral. Berbagai bentuk
penyimpangan sosial seperti kekerasan, penyalahgunaan narkoba, pelecehan, intoleransi,
dan perilaku tidak etis sering muncul dalam masyarakat modern. Selain itu, perkembangan
teknologi yang begitu canggih, khususnya media sosial, memungkinkan penyebaran
informasi negatif, ujaran kebencian, dan pornografi yang mengancam moral generasi
muda. Tanpa pembinaan akhlak yang kuat, seseorang dapat dengan mudah terbawa arus
nilai-nilai yang bertentangan dengan prinsip Islam. Dalam hal ini, pendidikan akhlak
menjadi benteng moral yang dapat membantu individu menyaring informasi,
mengendalikan diri, dan mempertahankan nilai-nilai kebaikan.(DESWITA, 2010)

Di era serba cepat dan instan, masyarakat modern kerap mengalami krisis
identitas. Banyak orang kehilangan arah hidup karena terjebak dalam gaya hidup
materialistik, hedonistik, dan individualistik. Identitas seseorang tidak lagi dibangun
melalui karakter dan moral, tetapi melalui pencapaian materi dan penampilan fisik.
Pendidikan akhlak membantu memulihkan orientasi hidup manusia dengan menanamkan
nilai-nilai spiritual, seperti kesadaran bahwa manusia memiliki tujuan hidup yang lebih
mulia daripada sekadar mengejar kesenangan duniawi. Pendidikan akhlak juga
mengajarkan pentingnya nilai-nilai seperti keikhlasan, kesederhanaan, kesabaran, dan rasa
syukur. Nilai-nilai ini penting dalam menguatkan ketahanan mental dan spiritual seseorang
di tengah tekanan hidup modern.

Di samping itu, pendidikan akhlak memiliki peran signifikan dalam membangun
hubungan sosial yang harmonis di tengah masyarakat yang semakin heterogen. Globalisasi

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025]| 9



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

mempertemukan berbagai ideologi, budaya, dan nilai dari seluruh dunia. Interaksi sosial
yang terjadi di ruang digital maupun nyata sering kali menimbulkan konflik karena
perbedaan pola pikir dan latar belakang. Pendidikan akhlak mengajarkan prinsip toleransi,
saling menghormati, dan kasih sayang antarsesama manusia. Prinsip-prinsip ini sangat
penting untuk menciptakan masyarakat yang rukun dan damai, sekaligus menjaga
integritas sosial di tengah beragam perbedaan. Islam menempatkan akhlak sosial seperti
menghormati orang lain, berkata baik, berlaku adil, dan menahan amarah sebagai bagian
dari ibadah.(Bi, 2022)

Pendidikan akhlak juga sangat penting dalam dunia pendidikan modern. Banyak
lembaga pendidikan saat ini lebih fokus pada pencapaian akademik, keterampilan teknis,
dan prestasi intelektual. Meskipun semua itu penting, tetapi jika tidak dibarengi pembinaan
moral, hasilnya bisa melahirkan generasi cerdas namun tidak berkarakter. Fenomena
korupsi, ketidakjujuran akademik, perundungan, dan perilaku tidak etis sering terjadi
bahkan di lingkungan pendidikan tinggi. Pendidikan akhlak hadir sebagai upaya untuk
mengintegrasikan nilai moral ke dalam seluruh proses pendidikan. Dengan memasukkan
prinsip-prinsip akhlak dalam kurikulum, kegiatan pembelajaran, dan interaksi guru-siswa,
pendidikan modern dapat menghasilkan lulusan yang tidak hanya unggul dalam
intelektual, tetapi juga memiliki etika dan integritas.

Selain dunia pendidikan, pendidikan akhlak juga memiliki peran besar dalam
lingkungan keluarga modern. Banyak keluarga mengalami kesulitan dalam menciptakan
iklim pendidikan yang baik karena kesibukan orang tua, perubahan struktur keluarga, serta
pengaruh media digital terhadap anak-anak. Pendidikan akhlak dapat membantu keluarga
membangun kembali fungsi pendidikan yang ideal. Orang tua menjadi teladan utama
akhlak bagi anak-anak karena anak belajar pertama kali dari lingkungan rumah.
Keteladanan, pembiasaan ibadah, pembinaan emosi, dan komunikasi yang baik
merupakan bagian penting dari pendidikan akhlak di dalam keluarga yang tetap relevan
untuk zaman sekarang,

Pendidikan akhlak juga memainkan peran penting dalam dunia kerja dan
profesionalisme di era modern. Dalam banyak kasus, kegagalan organisasi bukan
disebabkan kurangnya kecerdasan atau kompetensi teknis, tetapi karena lemahnya
integritas, tidak adanya etika profesional, dan kurangnya sikap tanggung jawab. Etika kerja
dalam Islam meneckankan nilai amanah, kerja keras, keadilan, dan kepedulian sosial.
Penerapan akhlak dalam dunia kerja dapat meningkatkan kualitas layanan, meningkatkan
kepercayaan publik, serta menciptakan lingkungan kerja yang produktif dan manusiawi.
Dengan demikian, pendidikan akhlak membantu membentuk karakter pekerja yang etis
dan berintegritas.(Rasyidah, 1969)

Selain itu, pendidikan akhlak sangat relevan dalam menghadapi tantangan digital.
Dunia digital memberikan kebebasan berekspresi tanpa batas, namun sering
disalahgunakan. Banyak orang menggunakan platform digital untuk menyebarkan hoaks,
melakukan cyberbullying, atau sekadar mengejar popularitas melalui konten yang tidak
mendidik. Pendidikan akhlak dalam konteks digital mengajarkan etika bermedia, seperti

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025]| 10



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

verifikasi informasi, menjaga kesopanan dalam berkomunikasi, dan bertanggung jawab
atas konten yang dibagikan. Dalam Islam, setiap kata yang diucapkan atau dituliskan akan
dipertanggungjawabkan, sehingga pendidikan akhlak menjadi fondasi penting dalam
membentuk generasi yang bijak bermedia.

Tidak kalah penting, pendidikan akhlak juga diperlukan untuk membangun
masyarakat berperadaban. Peradaban yang besar bukan hanya dibangun dengan kemajuan
teknologi, tetapi juga dengan kualitas moral warganya. Sejarah Islam menunjukkan bahwa
masyarakat yang berpegang pada nilai akhlak mampu membangun tatanan sosial yang adil,
damai, dan maju. Pada era modern, nilai-nilai akhlak seperti keadilan, empati, gotong
royong, dan kejujuran menjadi sangat penting untuk mengatasi masalah sosial seperti
kemiskinan, ketidaksetaraan, dan ketidakadilan(Hartati et al., 2025).

Dengan melihat berbagai fenomena tersebut, jelas bahwa pendidikan akhlak
memiliki relevansi yang kuat dan mendalam dalam kehidupan modern. Pendidikan akhlak
bukan hanya bagian dari tradisi keagamaan, tetapi merupakan kebutuhan universal dan
fundamental dalam membangun manusia yang bermoral, beradab, dan berperadaban.
Dengan pendidikan akhlak, manusia dapat menghadapi tantangan zaman dengan penuh
kebijaksanaan, menjaga keseimbangan antara kemajuan teknologi dan nilai-nilai
kemanusiaan, serta memberikan kontribusi positif bagi masyarakat. Karena itu,
pendidikan akhlak harus terus diperkuat dan diintegrasikan dalam semua aspek kehidupan
agar manusia modern tetap memiliki arah moral yang jelas dalam menjalani kehidupan.

SIMPULAN

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan fondasi utama yang membentuk
kepribadian manusia secara utuh, baik dari aspek spiritual, intelektual, maupun sosial.
Akhlak tidak hanya dipahami sebagai perilaku lahiriah, tetapi sebagai karakter yang
tertanam dalam jiwa dan menjadi penentu kualitas hidup seseorang. Melalui landasan Al-
Qur’an dan hadis, pendidikan akhlak memperoleh arah yang jelas dalam membentuk
manusia berkepribadian mulia, beriman kuat, serta mampu menghadapi tantangan
kehidupan. Dengan demikian, akhlak menjadi inti dari seluruh bangunan pendidikan
Islam, sekaligus menjadi tolok ukur keberhasilan pembinaan seorang muslim.

Dalam konteks modern, pendidikan akhlak memiliki urgensi besar karena
masyarakat sedang menghadapi berbagai tantangan moral seperti degradasi nilai,
individualisme, penyalahgunaan teknologi, dan krisis identitas. Metode pendidikan akhlak
yang meliputi keteladanan, pembiasaan, nasihat, penguatan positif, serta pendekatan
spiritual terbukti relevan untuk membentuk karakter yang kuat dan stabil. Penerapan
metode-metode ini secara konsisten dalam lingkungan keluarga, sekolah, dan masyarakat
dapat menciptakan suasana pendidikan yang kondusif bagi pembinaan akhlak, sehingga
nilai-nilai Islam dapat benar-benar diinternalisasi dalam diri peserta didik.

Dengan memperhatikan landasan, tujuan, serta metode yang digunakan, dapat
disimpulkan bahwa pendidikan akhlak tetap menjadi kebutuhan fundamental dalam

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025]| 11



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

membangun peradaban manusia yang bermartabat. Pendidikan akhlak tidak hanya
melahirkan individu beretika, tetapi juga menciptakan masyarakat yang harmonis, adil, dan
berintegritas. Oleh karena itu, penguatan pendidikan akhlak harus menjadi prioritas dalam
setiap institusi pendidikan dan lingkungan sosial agar generasi masa kini dan mendatang
mampu menghadapi perkembangan zaman tanpa kehilangan arah moral dan spiritualnya.

DAFTAR PUSTAKA

Awaliyah, T., & Nurzaman, N. (2018). Konsep pendidikan akhlak menurut Sa’id
Hawwa. Jurnal Penelitian Pendidikan Isiam, 6(1), 23.

Azhari, D. S., & Mustapa, M. (2021). KONSEP PENDIDIKAN ISLAM MENURUT
IMAM AL-GHAZALL In Jurnal Review Pendidikan dan Pengajaran (Vol. 4, Issue 2,
pp. 271-278). Universitas Pahlawan Tuanku Tambusai.
https://doi.org/10.31004/jrpp.v4i2.2865

Bi, D. (2022). Konsep Tentang Belajar Dalam Al-Quran (Studi Implementasi Konsep
Belajar Menurut Al-Qur’an pada SMA Islam As-Shofa Pekanbaru). In Kaisa: Jurnal
Pendidikan dan Pembelajaran (Vol. 2, Issue 1, pp. 25-39). Sekolah Tinggi Agama
Islam Negeri Bengkalis. https://doi.org/10.56633/kaisa.v2i1.340

DESWITA, D. (2016). KONSEP PEMIKIRAN IBNU SINA TENTANG
PENDIDIKAN AKHLAK. In Ta'dib (Vol. 16, Issue 2, p. 168). Iain Batusangkar.
https://doi.org/10.31958/jt.v16i2.249

Hadi, A. H. A. (2018). Nilai Edukatif dalam pelaksanaan Shalat berjama’ah. JURN.AL
MIMBAR AKADEMIKA, 2(2), 13-25.

Hartati, H., Madjid, A., Khafidah, W., & Zulkifli, M. Y. (2025). HASAN AL-BANNA’S
THOUGHT ON THE URGENCY OF MORAL EDUCATION IN
BUILDING THE NATION’S MORALITY. JURNAL KAJLAN ISLAM
MODERN, 72(2), 52—60.

Haryanto, S. (2023). Implikasi Konsep Abdullah Dan Khalifatullah Dalam Pendidikan
Karakter. Paramurobi: Jurnal Pendidikan Agama Islam.
https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/paramurobi/atticle /view/ 6364

Hidayat, N. (2016). Konsep Pendidikan Islam Menurut Q.S. Lugman Ayat 12-19. In
Ta'allum: Jurnal Pendidikan Islam (Vol. 4, Issue 2). IAIN Tulungagung.
https://doi.org/10.21274 /taalum.2016.4.2.359-370

Ihlas, I. (2018). KONSEP PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM MODERN.
In KREATIF: Jurnal Studi Pemikiran Pendidikan Agama Islam (Nol. 13, Issue 2). IAI
Muhammadiyah Bima. https://doi.org/10.52266/kreatif.v13i2.87

Khoirunnisak, Y. I., & Purwanto, P. (2023). Konsep Pendidikan Anti Radikalisme dalam
QS. Ali Imran Ayat 159. JIIP-Jurnal Ilmiah I . . ..
https://garuda.kemdikbud.go.id/documents/detail /3348196

Qomariyah, N., & Maghfiroh, M. (2024). RELEVANSI KONSEP PENDIDIKAN
ISLAM PERSPEKTIF BUYA HAMKA DI ERA SOCIETY. In Rabbani: Jurnal

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach)Vol. 1, No. 1, 2025| 12



Murni

Konsep Pendidikan Akhlak

Pendidikan Agama Islam (Nol. 4, Issue 2, pp. 128—147). Institut Agama Islam Negeri
Madura. https://doi.org/10.19105/tjpai.v4i2.8700

Rasyidah, A. (1969). KONSEP PENDIDIKAN MENURUT AL-GHAZALIL In
FIKRUNA (Vol. 2, Issue 2, pp. 1-14). Yayasan Pendidikan Islam Ibnu Rusyd
Paser. https://doi.org/10.56489/fik.v2i2.16

Ratnasari, A. R., & Miftahudin, U. (2025). Konsep Adab dalam Pendidikan Islam:
Relevansinya di Era Postmodern. In T:A’DIB: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Nol. 3,
Issue 1, pp. 61-70). Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Mas’udiyah Sukabumi.
https://doi.org/10.69768/it.v3i1.67

Rohim, S. S. (2024). Eksplorasi Filosofis Pendidikan Akhlak dalam Islam Kajian
terhadap Konsep-Konsep Al-Qur’an dan Hadits. A/~Man'izhob: Jurnal Pendidikan
Agama Islam. https:/ /www.ejournal.unma.ac.id/index.php/am/article/view/11806

Susanti, S. E. (2023). Konsep Pendidikan Akhlak Menurut Buya Hamka. In
TSAQOFAH (Vol. 3, Issue 5). Darul Yasin Al Sys.
https://doi.org/10.58578 /tsaqofah.v3i5.2915

Tersiana, A. (2018). Metode penelitian. books.google.com.
https://books.google.com/books?hl=en&lr=&id=rmL.2DwAAQBA]&oi=fnd&p
¢=PA42&dq=metode+penclitian&ots=FvHxdrmMjR&sig=CARep3A5am9tEeky
FHBNtAd-5NQ

Wahidah, E. Y., & Hidayati, 1. (2024). Konsep Learning Community Dalam Merdeka
Belajar Menurut Al-Qur’an Surat Al-Kahfi Ayat 10-15 Kajian Ilmu Pendidikan
Islam. In Masagi (Vol. 2, Issue 2, pp. 57-62). Sekolah Tinggi Agama Islam Al-
Musaddadiyah Garut. https://doi.org/10.37968 /masagi.v2i2.470

Yusuf, S. (2019). KONSEP PENDIDIKAN AKHLAK SYEIKH MUHAMMAD
SYAKIR DALAM MENJAWAB TANTANGAN PENDIDIKAN ERA
DIGITAL. In T A’DIBUNA: Jurnal Pendidikan Agama Islam (Nol. 2, Issue 1, p. 1).
Universitas Islam Sultan Agung. https://doi.org/10.30659/jpai.2.1.1-18

Islamica (Journal Of Islamic Education Reserach) Vol. 1, No. 1, 2025]| 13



